
 1 

説     教            出エジプト記40章34－38節  ヨハネ黙示録15章5－8節 

                    「主の栄光」 ヨハネ黙示録講解〔54〕 

                   ２０２５・１０・１９（説教２５４２２１４１） 

 

「(5)その後、わたしが見ていると、天にある、あかしの幕屋の聖所が開かれ、(6)その聖

所から、七つの災害を携えている七人の御使が、汚れのない、光り輝く亜麻布を身にまと

い、金の帯を腰にしめて、出てきた。(7)そして、四つの生き物の一つが、世々限りなく

生きておられる神の激しい怒りの満ちた七つの金の鉢を、七人の御使に渡した。(8)する

と、聖所は神の栄光とその力とから立ちのぼる煙で満たされ、七人の御使の七つの災害が

終ってしまうまでは、だれも聖所にはいることができなかった」。 

 

 今朝の御言葉に、特に 8節でありますけれども「神の栄光」という言葉が出て参ります。

今朝の説教題は「主の栄光」といたしましたけれども、それは併せてお読みした旧約聖書

の出エジプト記 40章の 34 節と 35節から取りました。改めてそこをお読みしてみましょ

う「(34)そのとき、雲は会見の天幕をおおい、主の栄光が幕屋に満ちた。(35)モーセは会

見の幕屋に、はいることができなかった。雲がその上にとどまり、主の栄光が幕屋に満ち

ていたからである」。 

 

これらの御言葉を坦懐に読みます限り「神の栄光」また「主の栄光」という言葉（言葉

はすなわち出来事ですが）は、私たちを主なる神から遠ざけるもの、近づかせないように

するもの、引き離そうとするもの、そのような印象を私たちは抱くのではないでしょうか。

たしかに、出エジプト記 40 章においては、神の僕モーセは「主の栄光」に阻まれて「会

見の幕屋」に入ることができませんでした。また、今朝のヨハネ黙示録 15 章 8 節によれ

ば、聖所（これは旧約における会見の幕屋と同じ意味を持っています）に「神の栄光」が

満ちていたので、そこには誰も近づくことができなかったと、確かに記されているのです。 

 

 そういたしますと、私たちは「神の栄光」また「主の栄光」という言葉に対して、ある

種の否定的感情（あるいは諦めのような思い）を抱くことになるのではないでしょうか。

それは、主エス・キリストは「すべて重荷を負うて苦労している者は、わたしのもとにき

なさい。あなたがたを休ませてあげよう」（マタイ 11:28）とおっしゃっておられるではな

いか。それなのに、どうして出エジプト記では、あるいはヨハネの黙示録では、むしろ私

たちの誰をも近づくのを拒むようなことを神は語っておられるのか。そのような素朴な疑

問を私たちは心に抱くのではないかと思うのです。 

 

 それどころではありません。今朝のヨハネ黙示録 15 章 5 節以下をよく見ますと、七人

の御使（天使）はそれぞれ、神から委ねられた「神の激しい怒りの満ちた七つの金の鉢」

を手に手に携えて出てくるのです。そして8節を見ますと「聖所は神の栄光とその力とか

ら立ちのぼる煙で満たされ、七人の御使の七つの災害が終ってしまうまでは、だれも聖所

にはいることができなかった」と記されているわけです。これはもう、厳しい拒絶のお姿



 2 

と言わざるをえません。ただ単に「近づこうとするものを拒む」だけではなく、むしろ「近

づこうとするものを滅ぼす」神の御怒りが明確に現わされているわけです。このことを、

私たちはどのように理解したらよいのでしょうか。この現実と「すべて重荷を負うて苦労

している者は、わたしのもとにきなさい。あなたがたを休ませてあげよう」との間に、こ

のいっけん正反対に見える御言葉を結びつける何かがあるのでしょうか？。 

 

 宗教改革者マルティン・ルターはいまから 408年前の 1617年 10月 31日に「96箇条の

提題」をローマ教皇庁に対して提示し、そこに宗教改革が始まりました。このルターは最

初は、エルフルトという町のアウグスティヌス会という、たいへん戒律の厳しい修道院で

修道生活をしていた修道司祭でした。ルターが厳しい修道生活に没頭していた理由は「い

かにすれば私は神の義を獲得できるか」ということに、自分の（また全ての人間の）唯一

の救いがあると確信していたからです。旧約聖書にも新約聖書にも、特にローマ書の中に

は「神の義」という言葉がたくさん出て来るわけですが、その「神の義」というのをルタ

ーは「いかにすればそれを獲得できるか」という「能動的な義」（justitia activa）として理

解していたわけです。まさにそのためにこそ、非常に厳しい修道生活に明け暮れていたの

でした。 

 

 ところが、どんなに厳しい修行を積んでも、痩せて骨と皮ばかりになるまで自分を追い

込んでも（事実、この頃の、鬼気迫るほどに痩せさらばえたルターの姿を、ルーカス・ク

ラナッハという画家が描いています）「神の義」は近づくどころか、逆に自分からどんど

ん遠くに離れて行ってしまうばかりであるようにルターは感じました。大きな不安と焦り

からルターは不眠症になります。そしてある日、修道院長のシュタウピッツに自分の悩み

を打ち明けるのです。「どうしたら神の義を獲得することができるでしょうか？」と訴え

たのです。ルターにとって幸いだったのは、このシュタウピッツという修道院長が、非常

に優れた聖書学者であったことでした。シュタウピッツはルターに「詩篇を研究しなさい」

と勧めたのです。これが、ルターの大きな変化のきっかけになりました。 

 

 詩篇の御言葉を改めて一所懸命に研究することによって（そしてヴィッテンベルク大学

の学生たちにその研究の成果を講義することによって）ルターはある日ついに気がつきま

す。それは「神の義は能動的な義（つまり自分がそれを獲得すべき義）ではなく、受動的

な義（justitia passiva すなわち、神から恵みとして与えられる義）である」ということに

ルターは気がついたのでした。すると、神が私たちに求めておられるのは、十字架と復活

の主イエス・キリストをわが主・救い主と信じる信仰のみ（sola fide）です。（ルターのこ

の経験“恵みの再発見の経験”はエルフルトの修道院の塔のある部屋でのことでしたので

“塔の経験”とも呼ばれます）。 

 

それは、ローマ書 3 章 21 節にこのように語られているとおりです「(21)しかし今や、

神の義が、律法とは別に、しかも律法と預言者とによってあかしされて、現わされた。(22)

それは、イエス・キリストを信じる信仰による神の義であって、すべて信じる人に与えら



 3 

れるものである。そこにはなんらの差別もない。(23)すなわち、すべての人は罪を犯した

ため、神の栄光を受けられなくなっており、(24)彼らは、価なしに、神の恵みにより、キ

リスト・イエスによるあがないによって義とされるのである」。 

 

 主なる神はルターに対して恵みをお示しになったのと同じように、いまここに集うてい

る私たち全ての者たちに、ただ十字架と復活の主イエス・キリストを「わが主・救い主」

と信じる信仰のみ（sola fide）を求めておられるのです。このことを逆に言うならば、私

たちは信仰なしに「神の義」を得ることはできないわけです。そして信仰とは十字架と復

活の主イエス・キリストに自分を投げかけることですから（だからこそ信仰という字は「そ

のかたの言葉を信じて、ただそのかただけを仰ぐ＝そのかたに自分を投げかける」と書き

ます）信仰とはすなわち、十字架と復活の主イエス・キリストのみが主であられる新しい

生を歩むことです。 

 

 そういたしますと、今朝の御言葉の、いっけん大きく矛盾しているように見える 2つの

御言葉が繋がるのではないでしょうか。それを繋げて下さるおかたこそ、十字架と復活の

主イエス・キリストです。私たちは計り知れない罪人ですから、誰一人として「会見の幕

屋」または「聖所」に入ることはおろか、近づくことさえできません。しかし、私たちの

ためにあのゴルゴタにおいて呪いの十字架にかかって下さり、御自身の生命を献げて私た

ちの罪の贖いを成し遂げて下さった十字架と復活の主イエス・キリストによって、ただこ

のおかたによってのみ（sola Christo crucifico）大胆に、憚ることなく、喜びと感謝をもっ

て「会見の幕屋」また「聖所」に入ることができるのです。 

 

いま、ここに集うている私たち全ての者たちが、十字架と復活の主イエス・キリストに

よって、その尊い贖いの恵みの御業によって「主の栄光」（十字架と復活の主イエス・キ

リストによる唯一絶対の救いの御業）を見る（経験する）僕たちとならせて戴いているの

です。このことを喜びつつ、誇りつつ、神を讃美しつつ、新しい一週間の主にある歩みを、

心を高く上げて続けてゆく私たちでありたいと思います。祈りましょう。 

 

 


