
 1 

説     教       イザヤ書6 章1－5節  ヨハネ黙示録4章5－8節 

                 「聖なるかな」 ヨハネ黙示録講解〔23〕 

                ２０２５・０２・１６（説教２５０７２１０６） 

 

「(5)御座からは、いなずまと、もろもろの声と、雷鳴とが、発していた。また、七つ

のともし火が、御座の前で燃えていた。これらは、神の七つの霊である。(6)御座の前

は、水晶に似たガラスの海のようであった。御座のそば近くそのまわりには、四つの

生き物がいたが、その前にも後にも、一面に目がついていた。(7)第一の生き物はしし

のようであり、第二の生き物は雄牛のようであり、第三の生き物は人のような顔をし

ており、第四の生き物は飛ぶわしのようであった。(8)この四つの生き物には、それぞ

れ六つの翼があり、その翼のまわりも内側も目で満ちていた。そして、昼も夜も、絶

え間なくこう叫び続けていた。『聖なるかな、聖なるかな、聖なるかな、全能者にして

主なる神。昔いまし、今いまし、やがてきたるべき者』」。 

 

 今朝のこれらの御言葉は、いよいよ「ヨハネ黙示録らしい御言葉」であると言える

かもしれません。宗教改革者ルターと同時代の画家であったアルプレヒト・デューラ

ーは、ルターによって1545年にドイツ語に訳された聖書のこの部分に、今朝のこの御

言葉に書かれている「四つの生き物」の絵を聖画として描いております。それを見ま

すと、いかにもグロテスクと申しますか、ちょっと私たちの日常の感覚では捉えきれ

ない、そういう心象を持つのであります。特に 8節などがそうです「この四つの生き

物には、それぞれ六つの翼があり、その翼のまわりも内側も目で満ちていた」。 

 

 たくさんの「目」によって、四つの生き物（第一は獅子のようであり、第二は雄牛、

第三は人間、そして第四は鷲のような）の、それぞれ 6つある翼の「周りも内側も」

満たされていたというのです。デューラーはできる限り御言葉に忠実に、この四つの

生き物たちの姿を描こうと努めています。そしてその結果は、私たちの日常的な感覚

（普通の美的センス）からはかなり隔たった絵になっているのも事実なのです。では

私たちは、これら「たくさんの目」を持つ「四つの生き物」というイメージを、どの

ようなものとして理解すべきなのでしょうか？。実は、この大切な問いを解く鍵は、

今朝の御言葉の最後に記されているのです。すなわち 8節の終わりに「（これら四つの

生き物たちは）昼も夜も、絶え間なくこう叫び続けていた。『聖なるかな、聖なるかな、

聖なるかな、全能者にして主なる神。昔いまし、今いまし、やがてきたるべき者』」と

あることです。 

 

私たちは今朝のこの礼拝において、改めて讃美歌の 66番を歌いました。その歌詞の

元になっている御言葉こそ、このヨハネ黙示録第 4章8節なのです。またこの讃美歌

は同時に、今朝あわせて拝読しました旧約聖書イザヤ書第 6章1節以下の御言葉にも

基づいています。そしてこの讃美歌 66番の呼び名として“Nicaea”つまり「ニカイ

ア信条」と記されていますが、それは西暦325年のニカイア公会議（第一回目の世界

教会会議）において制定されたニカイア信条において「イエス・キリストは神ではな

く、神に最も近い人間である」というアリウス派の異端が退けられ、イエス・キリス



 2 

トが父なる神と本質を同じくしたもう永遠の神の唯一の御子であられること（正統的

キリスト論）そして三位一体の教理が確認され告白されたこと、この大切なニカイア

公会議の決定と今朝の御言葉とが深く関わっていることを示しているのです。 

 

 そこで「四つの生き物」は一体なにを現わしているかでありますが、皆さんはマタ

イ伝、マルコ伝、ルカ伝、ヨハネ伝の、4つの福音書にそれぞれイメージがあること

をご存じでしょうか？。マタイは獅子、マルコは人間、ルカは雄牛、そしてヨハネは

鷲の姿に象徴されるのです。その根拠が今朝のこのヨハネ黙示録 4章8節であるわけ

です。と言うことはつまり、これらの「四つの生き物」が現わしているものは神の言

葉を宣べ伝える福音書記者たち、すなわち教会の宣教の務めそのものであります。そ

ういたしますと、その翼（すなわち行為）にたくさんの目があったということは、私

たちの葉山教会も含めまして、主イエス・キリストの御身体なる聖なる公同の使徒的

なる教会の働きは、いつも神の御姿を見続けている「たくさんの目」があるのだとい

うことです。 

 

 具体的に申しますなら、この「たくさんの目」は、主なる神を見、主なる神を仰ぎ、

主なる神を讃美するための目なのです。それが夥しい数あるというのは、私たちの教

会、そしてそこに連なっている私たち自身も、いつも主なる神のみを見つめ、仰ぎ、

讃美告白し続ける群れであり続けることに、教会が真の教会であり続けることの最も

大切な要件と申しますか、本質的な要因があるのだということなのです。ですから繰

返し申しますが、今朝の御言葉の「四つの生き物たち」にある「たくさんの目」とは、

私たちの教会を真の教会たらしめる本質的なわざ（働き）を現わしているのです。そ

れは、常に主なる神のみを見つめ、主なる神のみを仰ぎ、主なる神のみを讃美告白し

続ける教会のわざ（それこそ教会の天使的職務）であります。 

 

 当然のことですが、目は自分の外にあるものだけを観るものです。それなら、天使

的職務を授けられた私たちの教会もまた、自分の外にあるものだけを見つめ続けるの

です。言い換えるなら、私たちの教会は自分の栄光を少しも求めません。そこに連な

る私たちもそうです。自分自身の栄光を微塵も求めません。そんなものは最初から微

塵もありません。そうではなく、私たちの教会は、そしてここに連なる私たち自身は、

私たちの外なる唯一のおかたの御業のみを見つめ、それのみを仰ぎ、それのみを讃美

告白し、それのみを世の全ての人々に宣べ伝えるのです。それが教会の天使的職務な

のです。 

 

 カール・バルトという神学者が、教会教義学の中で素晴らしいことを語っています。

それは宗教改革の原理についてです。私たちは普通「宗教改革」と聞きますと、それ

は中世のローマ・カトリック教会の腐敗堕落に対して抗議した（プロテストした）ル

ターやカルヴァンといった人たちが、新しい教会を建てた運動のことだと理解してい

ます。高校の世界史の授業などでもそのように教えられています。そういたしますと、

宗教改革運動というものは、ようするに「カトリック対プロテスタントの対立」とい

う図式に収められてしまうわけですね。それは違うのだとバルトは言っているわけで



 3 

す。どういうことかと申しますと、なによりも、私たちの教会の「天使的職務」のこ

とを考えてみるとわかるというのです。そこには「たくさんの目があって、絶えず主

なる神のみを見続けている」それこそが真の教会の姿なのだとバルトは語っているわ

けです。 

 

 そうすると、どうなるかと申しますと、宗教改革の原理は、私たちの内側にあるの

ではなく、ただ私たちの外側にあるものなのです。それは神の御言葉です。神ご自身

であるとも言ってよいでしょう。主なる神が、真の教会を建てるための設計図を歴史

的教会（可視的教会）に与えておられる。それを正しく読み取って、神の御心のまま

にキリストの御身体なる聖なる公同の使徒的なる教会を建てること、そこに宗教改革

という教会刷新運動の根本原理があったわけでありまして、それは決して「カトリッ

ク対プロテスタントの対立」などという狭い図式に収まるものではなく、この歴史の

中に真の「聖なる、公同の、使徒的なる教会」を形成してゆくための唯一の原理を明

らかにしたものだと言わねばなりません。だからそれは、この地上の（歴史上の）全

ての教会が、それによって新たにされるべき（真のキリストの御身体へと成長してゆ

くべき）唯一の原理なのです。それこそ「神の御言葉」であります。 

 

 それを見るための目が、私たちの教会にたくさんあると言うのです。言い換えるな

ら、私たちの教会の天使的職務には死角というものが存在しないのです。「ここだけは

神の御言葉の支配の外にあっても良い」という死角は存在しないのです。私たちの教

会の隅々までも、神の御言葉の御支配をうけることによってのみ、そこに本当の「キ

リストの御身体なる、聖なる、公同の、使徒的なる教会」が形成されてゆくからです。

そして、私たちは世々の生徒らと共に絶えず讃美を歌います。今朝の終わりの 8節の

御言葉にもう一度心を向けましょう。「(8)この四つの生き物には、それぞれ六つの翼

があり、その翼のまわりも内側も目で満ちていた。そして、昼も夜も、絶え間なくこ

う叫び続けていた。『聖なるかな、聖なるかな、聖なるかな、全能者にして主なる神。

昔いまし、今いまし、やがてきたるべき者』」。祈りましょう。 

 

 


